8éme Dimanche du Temps Ordinaire

Lecture du livre de Ben Sira (Si 27, 4-7)

Quand on secoue le tamis, il reste les déchets; de méme, les petits cotés d’un homme
apparaissent dans ses propos. Le four éprouve les vases du potier ; on juge I’hnomme en le faisant
parler. C’est le fruit qui manifeste la qualité de I’arbre ; ainsi la parole fait connaitre les
sentiments.

Ne fais pas I’éloge de quelqu’un avant qu’il ait parlé, c’est alors qu’on pourra le juger.

Psaume (Ps 91 (92), 2-3, 13-14, 15-16)

Qu’il est bon de rendre grace au Seigneur,
de chanter pour ton nom, Dieu Tres-Haut,
d’annoncer deés le matin ton amour,

ta fidélité, au long des nuits !

Je juste grandira comme un palmier,

il poussera comme un cedre du Liban ;
planté dans les parvis du Seigneur,

il grandira dans la maison de notre Dieu.

Vieillissant, il fructifie encore,

il garde sa séve et sa verdeur

pour annoncer : " Le Seigneur est droit !
Pas de ruse en Dieu, mon rocher ! "

Lecture de la premiere lettre de saint Paul aux Corinthiens (1 Co
15, 54-58)

Freres, au dernier jour, quand cet étre périssable aura revétu ce qui est impérissable, quand cet
&tre mortel aura revétu I’immortalité, alors se réalisera la parole de I’Ecriture : La mort a été
engloutie dans la victoire. O Mort, ol est ta victoire ? O Mort, ou est-il, ton aiguillon ?

L aiguillon de la mort, c’est le péché ; ce qui donne force au péché, c’est la Loi. Rendons grace
a Dieu qui nous donne la victoire par notre Seigneur Jésus Christ.

Ainsi, mes fréres bien-aimés, soyez fermes, soyez inébranlables, prenez une part toujours plus
active & I’ceuvre du Seigneur, car vous savez que, dans le Seigneur, la peine que vous vous
donnez n’est pas perdue.

Evangile (Lc 6, 39-45)

En ce temps-1a, Jésus disait a ses disciples en parabole : « Un aveugle peut-il guider un autre
aveugle ? Ne vont-ils pas tomber tous les deux dans un trou ? Le disciple n’est pas au-dessus
du maitre ; mais une fois bien formé, chacun sera comme son maitre. Qu’as-tu a regarder la
paille dans I’ceil de ton frére, alors que la poutre qui est dans ton ceil a toi, tu ne la remarques
pas ? Comment peux-tu dire a ton frere : ‘Frere, laisse-moi enlever la paille qui est dans ton
ceil’, alors que toi-méme ne vois pas la poutre qui est dans le tien ? Hypocrite ! Enleve d’abord
la poutre de ton ceil ; alors tu verras clair pour enlever la paille qui est dans I’ceil de ton frére.
Un bon arbre ne donne pas de fruit pourri ; jamais non plus un arbre qui pourrit ne donne de
bon fruit. Chaque arbre, en effet, se reconnait a son fruit : on ne cueille pas des figues sur des
épines ; on ne vendange pas non plus du raisin sur des ronces. L’homme bon tire le bien du



trésor de son cceur qui est bon ; et ’homme mauvais tire le mal de son ceeur qui est mauvais :
car ce que dit la bouche, c’est ce qui déborde du cceur. »

Homélie

Homélie

L’Evangile de ce jour peut tout a fait nous sembler déroutant.

Autant, la semaine derniére, nous étions dans une exigence un peu vertigineuse — aimer ses
ennemis, rien que ¢a —, autant aujourd’hui, on aurait 1’impression d’une succession
d’injonctions sans unité apparente, comme si Jésus lisait devant nous un carnet de notes prises
au fil du temps.

A vrai dire, il y a sans doute un peu de cela : les spécialistes pensent qu’un scribe inconnu a
dd confectionner une petite collection de sentences prononcées par Jésus. Il les a associées sans
beaucoup d’apprét. Cependant, au terme de son « discours dans la plaine », 1’évangéliste Luc
qui a repris cette collection tout comme Matthieu a su mettre plus que du liant, une organisation.
Mais il faut y regarder de prés pour la voir.

Drailleurs, parler de collection, cela ne veut pas dire que nous aurions seulement une suite
au hasard de vceux pieux destinés a inspirer nos bonnes intentions. L’appel de I’évangile va
toujours bien plus loin que ¢ca, méme si nous avons toujours la tentation de le limiter a un propos
de ce genre, plus confortable finalement et moins engageant. Parce qu’apres tout, devant une
liste, nous sommes habitués a trier ce que nous estimons étre 1’essentiel ou I’accessoire et de
choisir ce sur quoi nous avons envie de donner la priorité.

Or, sous son apparent éclectisme, ce texte nous renvoie a une question posée des le début du
discours.

Les béatitudes nous montraient, nous 1’avons entendu, un portrait vivant de Jésus lui-méme,
déja hai et rejeté, alors qu’il n’en est qu’au début de son ministére, mais qui pardonne a tous
Ses ennemis.

Et, I’appel a la sainteté qui formait le cceur des béatitudes, il le formulait a la deuxiéme
personne du singulier pluriel et au présent : heureux, vous qui étes pauvres, heureux, vous qui
avez faim... une manicre toute délicate de montrer a ses auditeurs qu’il les a vu vraiment et
qu’il les estime au point de reconnaitre et relever ce qui est déja bon dans leur situation.

Mais, souvenons-nous, les béatitudes étaient suivies immédiatement des déplorations
« malheureux, vous qui étes riches maintenant, malheureux, vous qui riez maintenant, car vous
pleurerez. Derriere cette inversion des béatitudes en lamentations, Luc nous rappelait
discretement ce que disait déja le livre du Deutéronome : « Je mets devant toi la vie ou la mort,
la bénédiction ou la malédiction. Choisis donc la vie, pour que vous viviez, toi et ta
descendance. » (Dt 30, 19) prendre le mauvais chemin a de graves conséquences. On en meurt,
tout simplement. Par conséquent, des le début de son discours, Jésus a transposé et réactivé ces
deux options : pour la vie ou pour la mort.

Et, il y revient encore pour finir, comme un bon pédagogue qui sait répéter 1’essentiel. 1l y a
le bon arbre et le mauvais arbre, le bon ou le mauvais trésor. Et ainsi, Jésus raméne tout
simplement ses interlocuteurs a la nécessaire lucidité sur soi-méme. Sommes-nous vraiment
des gens qui voient clair ? Serions-nous capables de guider nos fréres sans basculer ensemble
dans le fossé, et si ce n’est que le fossé, le dommage n’est pas trop grand mais on peut se faire
bien plus de mal en tombant de plus haut.

Et puis a la fin, la question qui tue... ou plutdt qui invite a vivre vraiment : de quel bois es-
tu fait ? du bois pourri qui donne des fruits gatés ou rabougris ou bien d’un fin bois duquel on
sortira un bon cognac, par exemple.

Et, avec I’évocation de la diversité des arbres, la métaphore de Jésus se prolonge en
reconnaissance des particularités de chacun, ce qui permet de corriger un peu ce que le propos



pourrait avoir d’un peu binaire, les bons d’un c6té et les méchants de 1’autre comme dans un
mauvais western ou comme dans les discours des démagogues.

Parce qu’aprés tout, méme sur les ronces, qui piquent, qui vous accrochent quand vous
passez a cOté, on trouve des fruits trés acceptables, je ne suis sirement pas le seul a avoir passé
du temps, pendant mon enfance, a y ramasser des mures pour avoir de la confiture. Chacun peut
donc donner un fruit, méme ceux dont personne n’attend rien. Petit caillou dans le jardin des
obsédés de la pureté raciale, idéologique ou méme simplement culturelle.

Et tout cela nous conduit au cceur du probléme, c’est-a-dire au ceeur d’ou sortent les bonnes
ou les mauvaises paroles : les actes valent selon la nature profonde de ceux qui les font. D’un
cceur bon, sortent, naturellement, de bonnes choses. Mais les cceurs endurcis ne savent distiller
que de I’amertume et ils en empoisonnent leur entourage parce qu’ils sont rarement économes
de leur fiel. Jésus est lui-méme remis en cause a cause de ses gestes mais son discours déplace
la question : en nous ramenant a un examen personnel et il se garde bien de nous donner des
critéres de définition de ce que serait la bonté du cceur. A nous de discerner ol nous en sommes
au lieu de nous figurer que nous sommes naturellement clairvoyants.

Vous me direz peut-étre que la transformation de 1’ame que tout cela suppose est un rude
combat, de ceux que 1’on perd plus souvent qu’a son tour. Je me sentirais mal placé pour vous
contredire sur ce point. On peut méme se désespérer tout seul en se disant qu’on n’est pas un
bois précieux et se persuader soi-méme que rien ne changera jamais. Et pourtant Jésus nous y
appelle et il a manifestement confiance en nos possibilités « tout disciple accompli sera comme
son maitre. » Voila une parole ahurissante. Mais c’est Jésus qui nous le promet, il faut lui faire
confiance et la foi ¢’est aussi cela : croire qu’il peut nous accompagner dans le changement.

f. Bruno Demoures, N.-D. de Tamié, dimanche 2 mars 2025



